
LA MÉTHODE
VOCALE 

DU DHRUPAD

FONDEMENTS DE LA PLUS
ANCIENNE TRADITION

MUSICALE MODALE CLASSIQUE
D’INDE DU NORD

PAR ASHISH SANKRITYAYAN

Dès son enfance, Ashish Sankrityayan commence l’apprentissage du sitar et
du chant. Pendant ses études de mathématiques et de physique, il découvre le
Dhrupad et l’étudie auprès de plusieurs maîtres de la tradition Dagar, en
particulier Ustads Rahim Fahimuddin Dagar, Zia Fariduddin Dagar et Hussain
Sayeeduddin Dagar. Àprès plus de 20 ans de formation et de recherches
personnelles dans le style subtil et épuré de l’école Dagar, il devient à son tour
un maître de ce chant méditatif profond. Son grand intérêt et ses études des
bases théoriques et musicologiques du Dhrupad l’ont conduit à diriger  la
Dhrupad Kendra, l’académie étatique de chant Dhrupad. Aujourd’hui il
enseigne dans de nombreuses universités et poursuit sa carrière d’artiste
internationale. 

Ce document vise à apporter des précisions théoriques et des pistes d'écoute
et de lecture aux stagiaires. Il donne des clés de compréhension et permet de
se familiariser avec les orientations pédagogiques et artistiques de ce stage. 
Dossier rédigé en collaboration avec Ashish Sankrityayan et Drom.



1- LE DHRUPAD DANS L’HISTOIRE

2- L’ACCENT VÉDIQUE

3- LA PRODUCTION DU SON

4- DHRUPAD ET MICROTONALITÉ

5- POUR ALLER PLUS LOIN

TABLE 
DES 
MATIÈRES



1 - L e  D h r u p a d  d a n s  l ’ h i s t o i r e

Le Dhrupad et le Khyal sont les deux
formes de chant classique qui existent
aujourd'hui en Inde du Nord. Le
Dhrupad, la forme la plus ancienne,
jouit d'une grande popularité jusqu'au
début du XVIIIe siècle. 
Sa pratique diminue ensuite
progressivement avec l'émergence du
Khyal, un style plus divertissant.

Le déclin du Dhrupad s'est accéléré au
cours des deux derniers siècles, nombre
de ses praticiens se tournant vers la
nouvelle forme qui a progressivement
gagné en popularité. Le Dhrupad est
cependant resté le style privilégié dans
quelques cours royaux, principalement au
Rajasthan et au Bihar où certaines
traditions du Dhrupad se sont poursuivies
jusqu'à la fin des années 1940, lorsque
ces États ont été assimilés à la
république indienne. La période qui a
suivi l'indépendance de l'Inde jusqu'à nos
jours a été difficile pour le Dhrupad car il
devait survivre dans une société dans
laquelle il n'était plus populaire. Aussi, la
nouvelle classe dirigeante de
bureaucrates et de politiciens,
contrairement à ses anciens patrons
aristocratiques, n'avait aucun lien avec
cette pratique. Il reste actuellement très
peu de musiciens pratiquant le Dhrupad
en Inde et il existe une énorme
fragmentation et une érosion des
connaissances sur cet art, même parmi
ceux qui le pratiquent encore. L’ensemble
des œuvres composées de la tradition a
été pratiquement décimé. 

Le manque de connaissances à ce sujet
a atteint un point où il est difficile, même
dans la littérature musicale et dans les
cercles musicaux, de trouver une
définition appropriée de ce qu'est le
Dhrupad et de ce qui le distingue de son
dérivé moderne : le Khyal. Il est
désormais courant en Inde de trouver le
dhrupad décrit en termes de langue et de
grammaire du Khyal. 

Le déclin du Dhrupad au cours des deux
derniers siècles coïncide avec un
changement de paradigme dans la
musique en Inde : il est désormais admis
que la musique doit avant tout divertir. Il
s’agit d’un concept qui prédomine
aujourd’hui en Inde et qui exclut donc
toute tentative visant à relancer ou même
à initier une étude sérieuse du dhrupad.
Mais la sophistication des concepts
musicaux qui sous-tendent le Dhrupad et
son objectif de créer une musique qui
élève et qui incarne l'essence de la
pensée spirituelle indienne, lui ont valu
une acceptation et une admiration
croissantes en Occident. 



2 - L ’ a c c e n t  v é d i q u e
La singularité fondamentale du chant Dhrupad qui le caractérise et le distingue des
autres types de chant est l'utilisation des trois accents védiques (udatta, anudatta et
svarita), ainsi que la dynamique complexe du son et les possibilités musicales que cela
crée. 
Le sanskrit dans ses origines utilisait un accent de hauteur et non un accent tonique. Ce
fut aussi le cas en latin, grec ancien, lette et encore du lituanien. Cet accent, noté avec
précision dans les textes védiques anciens, semble avoir disparu à l'époque de Patañjali ;
il est d'ailleurs notable que les langues néo-indiennes actuelles n'ont, à l'exception de la
pañjābī, gardé aucune trace d'un tel accent.

La syllabe intonée est nommée udātta (« élevé ») ; elle est marquée en transcription
par un accent aigu et se prononce sur un registre haut ; tous les autres phonèmes se
déduisent de l'udātta. 

Les syllabes atones sont dites anudātta (« non élevé ») et se prononcent sur un
registre moyen. Elles ne se transcrivent pas. 

La syllabe qui suit l'udātta, est appelée svarita (« résonant »). Elle est modulée
haut→moyen ; la transcription marque la syllabe svarita par un accent grave.

Le rôle fondamental joué par ces accents dans la création du dhrupad sous-tend en
réalité sa grammaire, car ces accents définissent les schémas temporels et la dynamique
interne des phrases mélodiques. La dynamique du son employée dans le dhrupad
remonte aux recherches sur le son incarnées dans les récitations védiques et la
grammaire sanskrite, et conduit également à l'origine du concept de raga.

Une conséquence du rôle fondamental des accents védiques est que les phrases du
dhrupad ne peuvent pas être trop rapides. Une séquence de notes trop rapide rendrait
impossible l'exécution des accents avec les changements de position internes qui les
accompagnent, l'utilisation correcte des notes et consonances cachées et l'introduction
des détails microtonaux d'une note comme une entité fluide. C'est pourquoi dans le khyal
cette technique de la voix est abandonnée au profit d'un son guttural plus frontal car cela
favorise la production des ornements très rapides ainsi que des passages rapides et des
permutations de notes caractéristiques du khyal.



Dans le chant Dhrupad, la différentiation
de la dynamique du son et de la
prononciation des syllabes a pour but de
produire une musique complexe, dans
laquelle les dispositifs mélodiques et les
ornements deviennent indépendants des
syllabes ou du texte et obéissent à la
logique de la musique. Rendre la mélodie
indépendante des syllabes nécessite la
connaissance de la distinction entre deux
types de sons ou nad : adhar et niradhar
qui signifient littéralement “avec et sans
soutien”. 

Adhar est un son guttural frontal ancré
dans les cordes vocales, tandis que
niradhar est un son qui remplit le corps
comme une entité fluide et peut changer
librement de position. Les syllabes sont
rendues si douces qu'elles n'influencent
pas la dynamique du son et elles peuvent
être indépendantes des syllabes et
dépendantes uniquement de la logique du
développement mélodique.

Une autre possibilité importante qui
émerge de la dynamique complexe du son
avec les accents védiques est l’utilisation
d’une note totalement ou partiellement
silencieuse. Le son n’est pas articulé
clairement en tant que tel, mais constitue
simplement un changement de position
interne qui prépare la prochaine note à
produire. 
Les accents védiques et ce concept de
notes cachées et révélées, permettent à
un chanteur de Dhrupad de créer des
relations ou consonances cachés entre
les notes. 
C'est cette notion de consonance des
notes ou samvad qui est à l'origine de la
notion de raga.

3 - L a  p r o d u c t i o n  d u  s o n



4 - D h r u p a d  e t  m i c r o t o n a l i t é
Les processus d'udatta, anudatta et
svarita et l'utilisation de notes cachées
conduisent à la conception microtonale
d'une note comme une entité fluide, car
ces phénomènes créent en réalité un jeu
sur les nuances microtonales de la note.
La dynamique du son au sein d’une note
en fait une entité fluide qui n’est pas fixe,
mais fait partie du spectre infini de notes
créées par les harmoniques. Grâce à la
dynamique du son, une note dans un raga
établit constamment le samvad avec les
autres notes du raga. L'arrière-plan d'un
spectre d'harmoniques sur lequel chante
un chanteur de Dhrupad est fourni par le
tanpura qui fait office de bourdon.

Une conséquence importante de ce
concept de note fluide aux nuances
microtonales infinies est qu'une note dans
un raga y capture également toute
l'information du samvad ou de la
consonance au sein du raga, et
caractérise ainsi également le raga lui-
même. Un raga peut ainsi être caractérisé
ou identifié par les nuances microtonales
caractéristiques de ses notes. Le samvad
dans un raga produit un changement
microtonal dans la tonique, et par
conséquent aussi dans les autres notes
qui sont liées à la tonique par les
harmoniques. Ce concept se reflète
également dans le réglage de l'instrument
à bourdon. 

Un chanteur de Dhrupad expérimenté
accorderait le tanpura pour refléter le
caractère du raga joué. 
Parmi les quatre cordes du tanpura, les
deux cordes du milieu accordées sur la
tonique forment la hauteur de référence, et
la dernière corde est accordée sur la
tonique microtoniquement décalée qui
caractérise le samvad du raga à exécuter.

Un raga est vu comme une personnalité,
une humeur ou un état d'être, et non
comme une séquence de notes chantées
d'une certaine manière. Le caractère du
raga est établi par les informations de
samvad contenues dans les changements
microtonaux de ses notes.

Les consonances internes d'un raga
nécessitent des changements dans la
résonance et la qualité du son produit par
la voix. Par exemple, le terme lajjit ou
“timide” est utilisé pour caractériser la
qualité des notes du raga Puria, tandis
que celles du raga Marwa sont appelées
tejasvi ou “radiant”. Dans les ragas aux
notes graves, une technique spéciale
appelée sakari, qui produit une douce
résonance diffuse dans la voix, est utilisée
pour que ces notes extrêmement décalées
sonnent naturellement à l'oreille. Si les
notes graves devaient être chantées avec
la même qualité de voix que les notes
élevées, elles sonneraient très
discordantes. Dans une interprétation
réelle d'un raga, en fonction des
ornements et des relations explorées, un
chanteur doit constamment ajuster les
hauteurs par petites quantités et
également modifier la résonance et la
qualité de la voix à l'aide de divers
processus internes décrits dans les
paragraphes précédents. Un aspect
important du Dhrupad vocal est la
possibilité de faire des changements
continus dans la résonance de la voix
ainsi que des changements de microton.



Dhrupad est pour l'essentiel un chant
abstrait sans texte utilisant des séquences
abstraites de syllabes comme “aa, ra, ra ,
naa , ra, naa , noom, na”…. qui n'ont
aucune signification littérale. Le chant est
majoritairement improvisé, mais
l'improvisation suit une grammaire et une
structure. 

Une performance de dhrupad commence
par ce chant improvisé abstrait appelé
âlâp avec des phrases mélodiques lentes
et fluides qui ne sont pas initialement
différenciées en rythmes. Les phrases de
l’âlâp reprennent une à une les différentes
facettes du raga, et leur succession
progressive donne l'impression que le raga
se déroule lentement. A partir de
séquences de ces syllabes abstraites, le
chanteur improvise des phrases dans le
cadre du raga et de la grammaire du
Dhrupad. Une phrase de Dhrupad est
construite un peu comme une phrase de
discours, avec un début, une ou plusieurs
parties intermédiaires et une partie finale
qui la mène à une conclusion. 

Parfois, une phrase peut n’avoir qu’une
seule partie. Même une seule note peut
parfois constituer une phrase, portant en
elle le germe d’un début, d’un milieu et
d’une fin, grâce à l’utilisation de la
dynamique sonore décrite dans les
paragraphes précédents. Les phrases sont
construites en séquence, chaque phrase
variant légèrement l'idée musicale
présentée dans la phrase précédente, et
anticipant et préparant le terrain pour que
l'idée soit exprimée dans la phrase
suivante. 

5 - L a  s t r u c t u r e  d u  d h r u p a d
Souvent, tout un groupe de phrases
illustre une version particulière du raga. 
Un groupe de phrases exprimant un
aspect majeur du raga se termine par une
phrase caractéristique comme la fin d'un
paragraphe ou d'un chapitre dans un long
essai.

Après cette exploration du raga à travers
des motifs fluides vient une phase où une
impulsion rythmique est introduite dans
l'âlâp, et les facettes du raga sont
explorées au sein de cette impulsion, qui
s'accélère par étapes.

 L'introduction de la pulsation et du tempo
progressivement accéléré conduit à
l'introduction de nouveaux éléments
mélodiques et ornements, qui sont
presque absents dans la partie
précédente, plus lente. Cette partie
conclut l’âlâp et est suivie du chant d'une
mélodie composée avec des paroles, sur
un cycle de battements accompagné d'un
tambour : le pakhawaj



Dhrupad Tradition and Performance in Indian MusicRitwik Sanyal, Richard Widdess,
Ashgate Publishing Limited

Hidden Face of Ancient Indian Song- Solveig McIntosh, Ashgate Publishing Limited

Dhrupad of the Dagars : Conceptual Foundations and Contemporary Questions,
Ashish Sankrityayan, Thomson Press, Delhi

9 - P o u r  a l l e r  p l u s  l o i n

Vocal

À écouter et regarder

À Lire

https://www.youtube.com/watch?v=FmbWWreu8oM
https://www.youtube.com/watch?v=q6o47D9_No8
https://www.youtube.com/watch?v=3nILJCuplkI
https://www.youtube.com/watch?v=690uK0eD4HA
https://www.youtube.com/watch?v=wkCqcRvkdrs
https://www.youtube.com/watch?v=QKIEUIM4Wf4


Violoncelle Violon 

Sarangi Percussion Pakhawaj

https://www.youtube.com/watch?v=5wQc-QNLgFo
https://youtu.be/2T0ImTndeOI?si=EcFPgVFlH9x7QCIW
https://youtu.be/HzeelpvkOsE?si=-8nBELmVIo767DK2
https://youtu.be/jgeeVCu9Z1U?si=ZWbVwn-5LlAuT1C-
https://youtu.be/NyTrKSOialg?si=FvNTWwXRdtIIJZmO
https://youtu.be/NyTrKSOialg?si=FvNTWwXRdtIIJZmO


QUELQUES ALBUMS 

© D r o m 2 0 2 4

https://www.discogs.com/release/10722862-Dagar-Brothers-2-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Moinuddin-Dagar-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Aminuddin-D
https://www.discogs.com/release/11250419-Dagar-Brothers-2-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Moinuddin-Dagar-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Aminuddin-D
https://www.discogs.com/master/1001467-Dagar-Brothers-Dagar-Brothers
https://www.discogs.com/release/1770235-Dagar-Brothers-India-III
https://www.discogs.com/release/11250315-Dagar-Brothers-2-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Moinuddin-Dagar-Late-Khan-Sahib-Ustad-Nasir-Moinuddin-D
https://www.discogs.com/release/6505493-Ustad-Nasir-Aminuddin-Dagar-Ustad-Nasir-Aminuddin-Dagar
https://www.discogs.com/master/1311690-Ustad-Rahimuddin-Khan-Dagar-Raga-Rageshri-Kanhara

